ANTKOPOLOGT A Vol.31 - Afio 2025

Cuadernos de Investigacion e-ISSN: 2631-2506

Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y
epistémicos para una bioética intercultural

Anthropology, health and ethics: experiential and epistemic notes
for an intercultural bioethics

Roberto Espaiia Bustos’ @

1 Universidad Amawtay Wasi - ECUADOR

DOI: https://doi.org/10.26807/raci.V31.2025.364 | Paginas: 09-22
Fecha de envio: 16-08-2025 | Fecha de aceptacién: 22-10-2025 | Fecha de publicacion: 31-12-2025

Resumen

Las experiencias humanas en torno a la salud van configurando, a lo largo de la trayectoria de la
enfermedad, un sinndmero de significados, cambios, percepciones, adaptaciones, negociaciones
y agencias en torno a los dilemas éticos que cada ser-actor-paciente resuelve desde las propias
condiciones materiales, ideoldgicas, identitarias y culturales, para sobrellevar dicho desequilibrio
o inestabilidad fisioldgica. Estos dilemas se nutren de valores y cédigos morales que circundan al
pensamiento ontoldgico de quien enfrenta dicha realidad, a tal punto que las propias experiencias de
padecimiento y vulneracidon se convierten en conocimientos valiosos para determinar el significado
de la presencia de la enfermedad a lo largo de la vida. Después de desarrollar un trabajo etnografico
con pacientes con enfermedades crénicas y establecer el significado de vulneracién de los cuerpos
enfermos, surge el concepto de bioética intercultural para analizar los (inter)lazos entre los afectos,
cuidados, identidad y cultura desde una perspectiva de la antropologia de la salud.

Palabras clave: antropologia de la salud, bioética, enfermedad, interculturalidad.

Abstract

Human experiences related to health shape, throughout the course of illness, countless meanings,
changes, perceptions, adaptations, negotiations, and agencies regarding the ethical dilemmas that
each being-actor-patient resolves based on their own material, ideological, identity-based, and
cultural conditions, in order to cope with such physiological imbalance or instability. These dilemmas
are nourished by values and moral codes that surround the ontological thinking of those facing
such reality, to the extent that personal experiences of suffering and vulnerability become valuable
knowledge for determining the meaning of illness throughout life. After conducting ethnographic
research with patients suffering from chronic illnesses and establishing the meaning of the
vulnerability of diseased bodies, the concept of intercultural bioethics emerges as a way to analyze
the (inter)connections between affections, care, identity, and culture from the perspective of medical

anthropology.

Keywords: medical anthropology, bioethics, disease, interculturality.

o020


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://www.cuadernosdeantropologia-puce.edu.ec/index.php/antropologia/article/view/364
https://orcid.org/0000-0002-5178-8729
mailto:andres.espana%40uaw.edu.ec?subject=

VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

Introducciéon

Las reflexiones epistemoldgicas que la antropologia permite alcanzar por medio de una serie de
interpretaciones y analisis conceptuales sobre diferentes fendmenos sociales fueron los factores
gue me llevaron a estudiarla. Uno de estos fendmenos, y sobre el cual me tomé el atrevimiento
de profundizar de forma empirica y vivencial, es el de salud: proceso fisiolégico, sensible, simbdlico,
intersubjetivo y, por demas, (inter)cultural. Fue empirico porque la simple curiosidad de conocer los
modos de vida y las formas de interrelacionamiento de las personas me llevd a comprender que la
Antropologia “vive" y “late” en todo resquicio social; pero también fue vivencial, porque al iniciar con
la aventura de estudiar Antropologia, intervino la muerte de mi madre y afadié un sentido adicional
por desentrafar el significado de la partida (ceremonia de despedida del sentido de lo vital) y sus
diferentes representaciones sociales.

A partir del significado de la muerte, otras formas de representaciones culturales, sociales y
antropolégicas se asociaron a mi interés investigativo sobre la salud y la enfermedad. En un primer
ejercicio etnografico, la atencién se concentré en comprender, desde una perspectiva biomédica, las
percepciones sociales de la atencidn en la cita médica por parte de profesionales de la salud de un
hospital publico.

La experiencia, materializada en una jornada de capacitacion docente, evidencio que la cita médica es
undispositivo paralavulneracién de los cuerpos, pero también, un espacio operativo para procesos de
coautoria en la constitucion de realidades mudltiples en torno al fendmeno salud-enfermedad (Espafia,
2019).

Tras un trabajo de acompanamiento terapéutico y domiciliario con personas trasplantadas, la
Antropologia me permitidé nuevamente encontrar el enfoque necesario para articular la importancia
de los procesos educativos con los procesos de salud. El amplio abanico de posibilidades de lecturas
gue permite el estudio de las formas de vida de las personas no se limita desde la antropologia; todo
lo contrario, deja ver mas alld de lo que faculta el discurso ideolégico de una educacién tradicional.

Enestesentido, laimportancia deintroducir una mirada sensible, en tanto situada, simbdlicay cultural,
en la oferta académica de la educacion superior por medio de asignaturas y créditos con contenido
sustancial proveniente de las ciencias sociales, es clave en carreras de las ciencias de la salud. Sin
embargo, a nivel operativo, los procesos educativos también deben estar relacionados a la manera
como se comunica e incluye al paciente en el tratamiento de sus diagnodsticos.

Desde este enfoque, es necesario precisar, que el sentido bioético que se configura desde la
antropologia implica un reconocimiento de valores éticos y morales de pacientes y familiares
involucrados en las redes de cuidado, manutencién, movilizacidon y alimentacion.

Por tanto, identificar la discusién bioética en torno a los procesos educativos desde un enfoque
intercultural de la atencién médica, implica la incorporacidon del criterio de los familiares a lo interno
de la discusién de los comités de ética, asi como en protocolos de asistencia para el reconocimientoy
respeto de la diversidad cultural, en cuanto saberes y conocimientos situados (Espana, 2020).

DOSSIER
10



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

Estas exploraciones etnograficas en torno a procesos de salud/enfermedad desde una perspectiva de
la Antropologia de la Salud han permitido consolidar la definicion de una mirada integral sobre dicho
fenédmeno social, al punto de reconocer a la antropologiay a la salud como caucesy remanentes de un
amplio campo de conocimientos en el cual se desentrafian sus misterios y enigmas.

En un nuevo abordaje, en esta ocasidén desde una perspectiva que anclalo humano con lo no-humano,
la etnografia permitié un interesante trabajo de campo con pacientes en procesos de hemodidlisis, en
donde lavisiéon de la antropologia médica o de la salud toma fuerza como eje discursivo e investigativo
de cara al objetivo de instaurar analisis interdisciplinares sobre las formas de la salud y la enfermedad
en la vida de las personas. Para este ejercicio me interné en las salas de hemodialisis de clinicas
privadas, en vista de que los permisos en el sector publico de salud fueron inaccesibles.

Enlassalasmédicas,entodosucontornoyconstitucién,se pudoevidenciarlarelacidnentrelamaquina
y el sujeto-paciente: entre el aparato que purifica la sangre y quien la recibe luego de un estado liminal
de pureza. Este escenario me llevd a combinar el espacio hospitalario con el domiciliario para conocer
las percepciones y los significados de los cuerpos trasfundidos y el valor del conocimiento sensible a
partir de los afectos reflejados en las experiencias de padecimiento de la enfermedad crénica (Espafa,
2022).

Los diferentes episodios etnograficos que acabo de describir sirven para recapitular y plantear el
escenario para dimensionar la importancia e incidencia de |la antropologia en estudios de salud, pero,
ademas, para relacionar con otros campos disciplinarios que generan un analisis mas alla del estudio
de la salud por si sola.

Por esto, desde una necesidad experiencial y epistemoldgica que deriva de las investigaciones
planteadas, surgen los apuntes sobre una bioética como campo de confluencia de las discusiones
antropolégicas en torno a la presencia de la salud en sus manifestaciones interculturales, sociales y
comunitarias desde un analisis situado.

En un sentido implicito y considerando las investigaciones mencionadas, la antropologia y la salud
mantienen entre si muchos puntos en comun; sus objetos de estudio concentran rasgos epistémicos
gue se los puede considerar como focos claves para entender la interseccionalidad en la salud,
adicionando factores socioculturales y demograficos como la clase, el géneroy la etnia. Sin embargo,
interesa en este documento, revisar la definicién de ética desde una proyeccién hacia los posibles
dilemas bioéticos en salud y su planteamiento en el terreno epistémico de la interculturalidad.

La ética como extensidn de la filosofia nos permite reflexionar sobre la conducta del ser humano,
por ende, sus valores, principios, virtudes y predisposiciones morales. Dicha reflexion se ve influida
por factores propios de la historia de una persona como su proceso educativo, las manifestaciones
culturales de su entorno, asi como, su identidad y las condiciones materiales para su desarrollo social.

En la obra La Republica, Platén (1997) ya enuncia una relacién moral entre razén, espiritu y apetito
para referirse a la justicia como la idea de equilibrio y convivencia social. Bajo esta premisa, las
acciones sociales estan siendo intermediadas por el sentido ético de lo que puede ser buenoy lo que

DOSSIER
11



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

puede ser malo, correcto o incorrecto en la dimensién del proceder humano.

En todo caso, la ética “ha de ser un conjunto de normas que determinan la voluntad y la accién
humana. En tanto que disciplina técnica, la ética se ocupa de situaciones practicas y concretas, con
una fundamentacion racional” (Vargas, 2023, p. 174).

Desde una perspectiva antropoldgica, en imbricacién constante con la salud, la ética permite un
analisis de la conducta humana en los dispositivos de atencidn médica; en las formas de cuestionar
la administracion y manipulaciéon de los cédigos genéticos y de los cuerpos; en los procesos de
eutanasia; en intervenciones médicas reconstructivas e incluso en protocolos para el manejo de la
informacidén en investigaciones con seres humanos y comités de ética. Esta variedad de énfasis en la
relacion de la ética con la salud es, en definitiva, una de las aristas que orienta este escrito y que se
detalla en las siguientes lineas.

Tomando como referencia experiencias investigativas previas, se plantea una serie de reflexiones y
apuntes claves que parten desde la Antropologia, atraviesan la salud y recaen sobre el concepto de
bioética (Luna & Macklin, 1996; Lolas, 1998; Kottow, 2005; Luna & Salles, 2008), definicién alimentada
por los aportes de los estudios del derecho, la antropologia, la filosofia, la medicina y los estudios de
la cultura.

En un primer momento, hablaremossobre larelacion de laantropologia con la salud y su consolidacion
como disciplina a lo largo de su trayectoria histérica. Posteriormente, interesa conocer el origen del
concepto de ética y su derivacion hacia una bioética en el campo de la antropologia de la salud.
Por ultimo, se plantea una revisidn a la definicidén de la bioética desde una perspectiva intercultural
para concluir con el planteamiento de una propuesta que considere a la salud como derecho en las
dimensiones de comunidad y cuidado intercultural.

Relacion entre antropologia y salud: su derivacién en disciplina

Hablar de la relacién entre la antropologia y la salud es referirse, entre otras cosas, al debate
contemporaneo de los diversos modos de vida y las manifestaciones de vitalidad, desde lo fisioldgico,
psicolégico y sociocultural en permanente dilema con los intersticios modernos del ejercicio del
poder, el control de los cuerpos, los protocolos de tratamientos biomédicos, la constitucion de
redes de cuidado y la configuracién de cddigos ético-morales que orientan los comportamientos y
predisposiciones subjetivas de las acciones humanas.

Para comprender las dinamicas de los intersticios y los dispositivos modernos, la antropologia
ofrece herramientas tedricas y metodoldgicas para su estudio que vinculan, por un lado, diferentes
corrientes epistémicas y filosoéficas, y por otro, conocimientos poiéticos propios de las experiencias
del padecimiento de las enfermedades.

Cuando la persona desarrolla su trayectoria de vida sin el “gesto” o sintoma de la presencia de la
enfermedad, experimenta el transcurrir de una vida desatendida de las nociones de padecimiento
y ausencia de armonia de vitalidad. Sin embargo, una vez percibida y diagnosticada la enfermedad

DOSSIER
12



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

en dicha trayectoria, surge en el ser la necesidad de reconocer un estado de poiésis en su existencia
a partir de la carencia de tal equilibrio. Es asi como la enfermedad, por tanto, resulta ser “toda causa
gue haga pasar cualquier cosa del no-ser al ser” (Platén, 1988, p. 252); el paso de la no-existencia a
la presencia sentida y vivida (Zambrano, 2019); una transicidén que conlleva el establecimiento de un
nuevo sentido constitutivo de la realidad, y, por ende, de la propia identidad.

En este sentido, la presencia de la enfermedad en la historia de vida (@mbito de interés para la
antropologia de la salud), no solo abarca una serie de cambios a nivel bioldgico y fisioldgico, sino que
constituye la inscripciéon de diferentes significados y vivencias en torno a la propia identidad del ser-
paciente en las adaptaciones y negociaciones del cuidado en las dinamicas relacionales familiares al
interior de su propia comunidad.

Son varios los estudios etnograficos realizados en el campo de la antropologia médica que no
acabariamos de mencionarlos aqui. Sin embargo, interesa de forma breve hacer un repaso al origen
de una antropologia de la salud (desde una éptica latinoamericana o de una medicina social para
otros contextos de analisis) a fin de resaltar los vinculos epistemoldgicos entre estos dos campos que
instauran un analisis interdisciplinario entre la salud y la antropologia.

Lo primero que cabe resaltar de esta conjuncién epistémica es la validacién y el compromiso por
plantear un escenario analitico para desentrafar las diversas formas de practicas/dinamicas de salud
al interior de un grupo social. Esto implica las formas de representacion, las expresiones simbdlicas,
saberes ancestrales y el registro de dichos conocimientos para su transmisién y adaptacion
intergeneracional.

Otros factores como la constitucién cultural de las enfermedades y las expresiones organizativas
del cuidado son objetos en los cuales la antropologia ha puesto una gran parte de su atencién para
organizar sus aportes y conocimientos en aras de consolidar un corpus nutrido de experiencias,
relatos e historias en torno a la salud.

Duranteel periodo colonial,en lavigencia delosvirreinatos, surge la instancia social del protomedicato,
autoridad vigilante de las practicas médicas encargada de supervisar el ejercicio y la labor médica,
asi como, de la orientacion de la formacion de los profesionales de la salud de la época.

Por citar un ejemplo, el Real Protomedicato de Lima, establecido en 1570 y conformado por un
protomédico general del virreinato, era quien administraba los recursos monetarios provenientes de
las primeras boticas o farmacias y de los exdamenes médicos. También tenian la funcién de verificar la
concesiéon de licenciasy titulos para ejercer la profesién médica, pero también de barberos, boticarios
y otras personas vinculadas al servicio de la salud (Rivasplata, 2024).

Sin embargo, y desde un escenario mas contempordneo, los principales aportes en cuanto a una
antropologia de la salud estan relacionados con las primeras etnografias en el campo de la aplicacion

médica, tal como sefala Salaverry (2017):

La moderna antropologia médica comienza alrededor de los anos 60 del siglo XX, a partir

DOSSIER
13



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

del desarrollo de la antropologia cultural norteamericana, en sus primeras etapas, tuvo una
especial dedicacidn a las medicinas tradicionales. Su desarrollo posterior, sin embargo, ha
estado signado por al menos dos tendencias, la primera afincada en la practica clinica y la
segunda en una perspectiva desde la antropologia general. La primera de estas tendencias
es la que tiene mayores antecedentes desde campos como la medicina folclérica y el
estudio de los sistemas médicos populares, y es en esta forma como surge la disciplina
en los paises latinoamericanos, incluyendo el Perd; mientras que la segunda ha tenido un
mayor desarrollo especialmente en paises anglosajones, llegando, incluso, a objetar que la
antropologia médica se vincule con la medicina y hasta a proponer cambiar el nombre hacia
Antropologia de la Salud para alejarse de una supuesta innecesaria medicalizacién de la
disciplina. (p. 165)

En América Latina, de forma particular en Centroamérica, los comienzos de la antropologia médica
se organizan en tres momentos. De 1920 a 1930, donde se evidenciaron los primeros trabajos
biomédicos por separado, sin relevancia alguna en términos tedricos y cientificos. De 1940 a 1960,
en donde aparecen varios estudios notables vinculados a instituciones de salud que presentaron un
primer marco tedrico explicativo que influenciaria a futuro en la region.

Por ultimo, un tercer momento que va de 1970 hasta nuestros dias, en donde se evidencian respuestas
a las diferentes expresiones de la salud en relacion a las diversas problematicas socioculturales a las
gue la antropologia responde a partir de su apuesta etnografica e interdisciplinaria (Menéndez, 1985).

A lo largo de esta Ultima fase, muchos son los estudios etnograficos y autores en la region que han
aportado desde diferentes perspectivas y disciplinas al fortalecimiento de la Antropologia de la salud
(propdsito que no alcanzariamos a describir en este escrito), destacando estudios etnograficos en
diferentes areas y regiones (Hirsch & Alonso, 2020; Menéndez, 2024, Estévez, et al., 2025; Lapierre et
al., 2025; Ramirez Hita, 2009) que visibilizan la importancia y el progreso en este campo de estudio.

La breve revision histérica del surgimiento, inevitablemente nos lleva a preguntarnos, cuales fueron
los intereses investigativos de la antropologia médica en sus inicios y a lo largo de estos afos, sobre
todo a partir de la tercera etapa antes descrita, en la cual, segun la revisién bibliografica realizada por
Menéndez (2018), durante el lapso de 1990 al 2015. se han desarrollado en la regidn veinte categorias
de estudio antropoldgico de la salud:

Alimentacion/desnutricién; 2) autoatencién/grupos de autoayuda/cuidadores; 3)
biomedicina e instituciones biomédicas (incluyendo la industria quimico/farmacéutica);
4) cuerpo, subjetividad; 5) curadores tradicionales; 6) emociones, sufrimientos; 7)
enfermedades créonico-degenerativas; 8) enfermedades infectocontagiosas (incluye VIH-
sida); 9) enfermedades mentales incluidas “adicciones”; 10) enfermedades tradicionales;
1) epidemiologia sociocultural; 12) estudios de género y salud; 13) medicinas alternativas
y/o complementarias; 14) migracion y procesos de s/e/a-p; 15) modelos de atencion de la
salud, pluralismo médico; 16) poder y procesos de s/e/a-p; 17) politicas publicas y politicas
de salud (incluyendo derechos humanos); 18) salud intercultural; 19) salud reproductiva y 20)
violencias. (p. 464)

DOSSIER
14



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

La antropologia médica o de la salud plantea una critica a los dispositivos y protocolos de
medicalizacidon, asi como a la industria en torno a la mercantilizacién de la salud en dindmicas
financieras que facultan las condiciones de privatizacidon de estos servicios.

La antropologia (muchas veces por medio de estudios etnograficos en comunidades de salud y en
el acompafiamiento a las redes primarias de cuidado) aporta al develamiento de las desigualdades
sociales, la determinacién de inequidades en el acceso a la salud, las tensiones en las relaciones
de poder por el posicionamiento de un discurso biomédico que minimiza el valor comunitario
de los saberes ancestrales de varias comunidades indigenas y, ademas, promueve el estudio
interdisciplinario de los procesos de implementacién valorativa y subjetiva de sistemas biomédicos

propios de una corriente biotecnoldgica.

Para complementar la relacién antropologia-salud, es importante revisar el debate bioético en este
campo partiendo del concepto fundamental de ética y sin perder de vista el enfoque interpretativo
y valorativo que la antropologia y la salud conjugan para propiciar el debate en torno a sus dilemas
actuales.

La discusidén bioética en el campo de la antropologia de la salud

Desde una definicion clasica de la ética (alimentada por reflexiones de la filosofia y el Derecho) en
torno a la reflexiéon racional sobre la conducta humana basada en las categorias normativas sobre
el bien, la virtud y el deber, surge la necesidad de trasladar su definicién filoséfica al campo de la
bioética para explicar el sentido de lo “bio”, es decir, los registros epistémicos sobre la vitalidad en su
dimensién bioldgica y sus imbricaciones con la salud y la antropologia.

En primer lugar, la bioética va a tener una dimensidn inter y multidisciplinaria en la que confluyen “la
ciencia, la tecnologia, las ciencias de la salud, la ética, el derecho, la educacion, el medio ambiente, la
economia, la politica, la sociologia”, con el fin de encontrar las respuestas a diferentes problematicas
o dilemas intrinsecos a la humanidad y su naturaleza constitutiva, con un fuerte “interés comun por
los aspectos éticos, los valores, los principios y virtudes, que problematizan la vida y la identidad, la
integridad y la libertad, la atencidn y el bienestar de las personas y grupos comunitarios de la regién”
(Cardona, 2010, p. 244).

Bajo esta orientacién conceptual, la bioética puede ser considerada como una construccién social al
igual que su predecesora, cuya trayectoria de evolucion y cambios, esta muy ligada a los diferentes
episodios de transformaciones sociales, politicas, culturales y cientificas de la humanidad. Eventos
como el holocausto nazi, el apartheid, la esclavitud, las dictaduras, guerras e invasiones, entre otros,
se convierten en insumos valorativos y éticos para reflexionar y replantear la necesidad elemental
de regular la conducta humana en situaciones de crisis, conflicto o vulneraciéon al interior de la
convivencia social.

Los inicios de la bioética en América Latina tienen su referente en la bioética norteamericana,
vinculada a los procesos de instauracion de una practica biotecnolégica caracterizada por una “vision
médica individualista y utilitarista”, la misma que se refuerza con expresiones culturales y rasgos

DOSSIER
15



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

coloniales de “una moral heterénoma catdlica, con una tradicién médica, hipocratica y paternalista”
(Cardona, 2010, p. 245).

En el siglo XX, los dilemas éticos se ven marcados de forma exponencial por los grandes cambios y
avances de la ciencia, sobre todo, por parte de la (bio)tecnologia, disciplina que basa sus estudios en
la materia biolégica y en organismos vivos con la finalidad de aplicar la tecnologia para mejorar la
calidad de vida en diferentes campos de estudio, tales como, la industria farmacéutica, la genética, la
agricultura, la biomedicina, entre otras.

En el ambito de la antropologia de la salud (que como vemos, tiene una implicacién directa con
el debate biocético contemporaneo), la bioética tiene un prisma sociocultural que permite indagar
e interpretar problematicas que la propia biomedicina deja de percibir por su sesgo cientificista.
Sin embargo, la tendencia actual ha comprometido un analisis bioético riguroso en diferentes
procedimientos y aplicaciones técnicas de las ciencias de la salud en concordancia con los principios
éticos y deontolégicos de las profesiones médicas.

Resaltando el enfoque social de la bioética en el campo de la salud, uno de los conceptos articuladores
del discurso bioético es el de dignidad humana como valor intrinseco del ser humano, el mismo que
determinara al interior del debate |la importancia de los protocolos médicos por el respeto de dicha
dignidad e integridad en el reconocimiento de valores, principios, creencias y expresiones culturales
de la persona.

Los dilemas éticos identificados en el campo de la salud desde una perspectiva antropoldgica,
también nos remite a la discusidon de la bioética en el servicio de salud publico, cuyo andlisis bioético,
evidencia la tensién entre el ser individual en sus dindmicas como portador de autonomia y el ser
social como ente supeditado a dinamicas colectivas de convivencia.

Recordemos que la ética médica, cefida a la practica clinica, “ha ido definiendo valores o principios
gue permiten ordenar el debate y orientar las decisiones” al interior de la discusion social sobre
bioética en salud'. Dicha discusidn destaca que “la salud puUblica transforma el cuerpo individual
como objeto de la salud, en un cuerpo socializado y en un cuerpo social normalizado” (Darras, 2004,
p. 228), producto de lo cual se genera una tension entre los valores que dan paso al dilema ético.

Para ejempilificar el dilema, tomando como referencia el principio de no maleficencia, Darras (2004)
expone:

el principio de no maleficencia que sustenta la prohibicidn de fumar en espacios publicos,
para no comprometer la salud de los no fumadores, se opone al principio de autonomia, que
lleva a tomar en cuenta la opcién de los fumadores para dar curso a una necesidad propia.
En un modo similar, la reciente epidemia de SARS volvié a manifestar que una medida de
cuarentena, decidida bajo un principio de proteccidon del conjunto de la sociedad, limita la
libertad de movimientos de las personas afectadas y, eventualmente, las estigmatiza. (p.
228)

1 En el campo de la ética médica, los valores y principios en cuestién son: no maleficencia, beneficencia, autonomia y justicia. Segun Darra “[c]
uando se aplican a los individuos estos principios no se oponen entre si; al contrario, se complementan en una mirada amplia del respeto que
gnerecen las personas en el momento de buscary recibir atencién médica” (2004, p. 228).

DOSSIER

16



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

La justificacion a la tensidn bioética en el ejemplo anterior tiene su razén de ser en el reconocimiento
sociohistérico de que los dilemas éticos no tienen una sola via de resolucidn, sino un abanico de
posibles deliberaciones que toman en cuenta a multiples voces, sensibilidades, interpretaciones,
percepciones,subjetividadesy modosdevida,ancladosavalores ético-morales propios de un contexto
sociocultural en donde se producen y se reproducen los significados del dolor, el padecimiento y los
dramas de la enfermedad.

La bioética, desde esta perspectiva social (por demas antropoldgica), establece una raiz de conexion
fuerte con las expresiones y causas de una medicina social o salud colectiva en torno a un sinndmero
de debates sobre el derecho, acceso, cobertura y equidad en salud. Desde esta perspectiva se
destaca la configuracion de una bioética con un fuerte compromiso social basado en la exigibilidad
y cumplimiento de los derechos humanos.

En la Declaracion Universal sobre Bioética y Derechos Humanos (UNESCO, 2005) se establecen
principios claves para dimensionar y comprender la deliberacién en torno a la bioética en los
escenarios contemporaneos, entre ellos: la dignidad humana y los derechos humanos; la autonomia
y la libertad individual; el respeto a la vulnerabilidad humanay la integridad personal; la privacidad y la
confidencialidad; la igualdad, la justicia y la equidad; el respeto a la diversidad cultural y la proteccion
de las generaciones futuras, entre otros.

Es claro evidenciar que, de acuerdo con esta configuracion valorativa que plantea la Declaracion en
mencioén, se refuerza la empresa de trasladar la deliberacién bioética del plano individual (principio de
autonomia) al escenario de los grandes dilemas sociales y problematicas que aquejan a la humanidad
y la salud, pero ahora, desde el prisma de la colectividad (principio de justicia social).

Hablar de una bioética intercultural remite a interrelacionar los principios en mencién con elementos
contemporaneos claves para la deliberacién bioética actual, alineados con la posibilidad de entender
el concepto de interculturalidad en el campo de la antropologia de la salud.

En el contexto latinoamericano, los estudios sobre experiencias de vulnerabilidad, redes de apoyo y
cuidado, asicomo, factores de analisis interseccional, intersubjetividades y agencias de pacientesy sus
comunidades, se convierten en derroteros para levantar criticas al modelo biomédico hegemodnico
y comprender las relaciones de poder existentes en los dispositivos de salud como la cita médica
(Espana, 2019), pero también en formas de dominacién simbdlica y cultural a partir de las diferentes
expresiones de poder que administran y regulan los cuerpos de los pacientes.

A manera de conclusién: apuntes para una bioética intercultural

La atencidn que la bioética instala en las diferentes problematicas sociales es el punto de partida
para comprender los dilemas éticos desde una dimensién colectiva que se suscita al interior de las
estructuras, superestructuras sociales y culturales de la vida cotidiana.

La dimensiéon intercultural al interior de la deliberacidn colectiva se convierte en un eje clave para
articular principios elementales de la bioética con nociones (inter)culturales como la diversidad,

DOSSIER
17



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

justicia social, didlogo de saberes, entre otras, para entender no solo una versién de la deliberacién,
sino varias formas articuladas en torno a las desigualdades sociales, histéricas, culturales, simbdlicas
e incluso las economias comunitarias en las dindamicas de la salud y el cuidado.

Los principios éticos que la practica clinica ha originado desde las interacciones biomédicas son
insuficientes frente a los cédigos ético-morales de la sociedad y frente a los valores y principios
comunitarios de pueblos y nacionalidades indigenas, en virtud de que se sustentan en la relacién
médico-paciente.

Desde una perspectiva de la antropologia de la salud, el dispositivo de la relacion médico-paciente
revela las relaciones de poder en la manipulacion del cuerpo, su identidad, sus miedos y sus
sensibilidades frente a la supervision y auscultacion médica; se convierte en un espacio de encuentro
para la construccién de una nueva realidad en torno al tratamiento de la enfermedad y como medio
de construccion de procesos de coautoria en las formas de constitucion de nuevas percepciones
subjetivas de los sujetos-pacientes (Espafia, 2019).

El enfoque intercultural en el campo de la salud plantea el analisis de las practicas médicas desde
el dmbito de una cultura y sus conocimientos situados, es decir, de practicas que abogan por el
reconocimiento de un saber ancestral, simbdlico y comunitario, pero también la necesidad de
identificar y visibilizar las incongruencias entre un sistema biomédico convencional y sus asimetrias
con los saberes ancestrales.

Considerando la explicacion de Eroza & Carrasco (2020), la aplicacion de las nociones interculturales
en el campo del sistema de salud convencional nos conduce a comprender que:

se ha observado que su aplicacion tiene como principal funcidén justificar acciones
gubernamentales relacionadas con la implantacion de los servicios médicos en ambitos
indigenas o una manera de situar a los propios indigenas en un plano de conformismo ante
la ineficiencia de los servicios sanitarios (...) Han persistido limitantes de varios tipos, entre las
gue destaca el hecho de que, por lo general, los profesionales en salud nunca han validado
la eficacia de las practicas de los sanadores indigenas, postura en la que también subyace
el racismo (..) Las principales criticas sefalan que la nociéon de interculturalidad basada en la
medicina tradicional omite la necesidad de mejorar las condiciones de vida de poblaciones
indigenas; que si bien reconoce la diversidad, pretende a la larga la homogeneizacidon para
convivir dentro de un contexto global, ajustado a una sola I6gica de progreso. (p.114)

Asi, el escenario aparece complejo para una “convivencia” de saberes, a sabiendas de que en los
ultimos afnos se ha propiciado un amplio campo de estudios decoloniales, inclusive para el caso de la
bioética médica. Esta corriente busca “desempotrar” el posicionamiento de un discurso biomédico
hegemonico basado en relaciones de poder y colonialismo, por medio de diferentes voces y
posturas (no solo académicas, sino también del sector social) para facultar el terreno propicio de la
autodeterminacion y proteccién de los conocimientos ancestrales.

Alcanzar el propdsito decolonial implica asumir el principio de autonomia como pilar de la deliberacion

DOSSIER
18



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

bioética, asociando nociones de libertad, voluntad propia o autogobierno. Segun Honorato et al,,
(2022), la practica de una “ética colonialista” en las dinamicas de salud intercultural, “presupone que
los pueblos dominados son cognitivamente inferiores e incapaces de decidir sobre su vida, su futuro
Yy sus problemas, y corresponde al dominador tomar estas decisiones” (p. 376).

La propuesta para una salud intercultural, por ende, una deliberacidén centrada en la ética basada
en valores culturales, considera que “las cuestiones indigenas y las instituciones del Estado se
organizarian en un trabajo sistematico para engendrar nuevos contextos juridicos y administrativos
mas adecuados a los desafios actuales”, y por otro lado también prioriza “la presencia de agentes
indigenas de salud en los equipos multiprofesionales que atienden a las comunidades” (Honorato,
2022, p. 379).

En un contexto normativo, la interculturalidad como categoria epistemoldgica faculta la deliberaciéon
entre los significados de las cosmovisiones indigenas y los valores biomédicos vigentes en los
protocolos del sistema de salud para contextualizar la aplicacidon de una bioética intercultural que
permita disefar protocolos dialogados, consultados, y que resguarden saberes ancestrales por
medio del cuidado como practica cultural, relacional e intergeneracional.

Como sabemos, la incorporacién de este enfoque intercultural depende de la implementaciéon
de politicas publicas de salud en sus diferentes ambitos de promocidn, prevencion y atencion de
salud a la luz de la relacion entre ética y cultura. En este sentido, los factores de los determinantes
sociales de salud y la problematica de las desigualdades econdmicas, sociales, de clase, género y
etnia, conducen el debate bioético intercultural hacia repensar las grandes brechas existentes en los
procesos sociales, culturales e histéricos de vulneracion y desposesion de los conocimientos de salud
intercultural.

Comosedijoanteriormente, la bioética intercultural va a caracterizarse por su énfasis interdisciplinario,
multicultural y critico a los modelos y sistemas médicos hegemadnicos; es también una orientacion
disciplinaria que “no puede ser simple herramienta para combatir opresiones o imponer ideologias”
(Lolas, 20173, p. 211) porque corre el riesgo de ser politizada, burocratizada y puede suceder que
su caracter intercultural pase desapercibido debido al poder que representa al interior de espacios
de toma de decisiones en ambitos biomédicos, culturales, ambientales, clinicos (comités de ética),
genéticos, agroecoldgicos, entre otros (Lolas, 2017a).

Un factor adicional que se incorpora al analisis y guarda una estrecha relacion con la discusion
bioética es la dimensién de la identidad cultural en contextos demograficos y socioculturales de
salud. Las poblaciones expresan sus discursos histdricos y comunitarios desde una matriz identitaria
en cuyo seno radican valores éticos vinculados a las diferentes practicas y dinamicas sociales.

Una de estas practicas en comun es la salud y sus diferentes manifestaciones bioéticas de cuidado
y sanacion. Segun los postulados de Lolas (2017b), el discurso bioético en Latinoamérica es un

“producto occidental” que se caracteriza porque

deriva de una cultura eminentemente cristiana y secular. Las variantes religiosas de este

DOSSIER
19



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

discurso reiteran dogmas y creencias. Las formas laicas destacan la autonomia de las
personas y los principios democraticos y siempre propone normas de conducta para
individuos supuestamente auténomos. (p. 33)

Las tensiones que puedan surgir en torno a dilemas bioéticos en poblaciones y comunidades como
la eutanasia, el parto, muerte cerebral, reconstrucciones quirdrgicas de 6rganos genitales, cuidados
paliativos, reproduccién asistida, ajusticiamiento indigena por mano propia, manipulacién genética,
entre otros, siempre van a estar mediadas por determinaciones culturales de sus miembros en el
plano individual, colectivo y en la manifestaciéon de la otredad.

En este sentido, el referente epistemoldgico apropiado para debatir la incidencia de la cultura en
deliberaciones bioéticas es aquel que nos permite entenderla como

modo de ser en el mundo inspirado por fines, explicitos o implicitos, que delinean la persona
modélica que debiera existir. Un modo de sentir, pensar y actuar que influye sobre las
personas y determina su actuar, arraigado en usos y costumbres. (Lolas, 2017b, p. 33)

Una cultura creada y sostenida por el sentido valorativo de quien pervive y subsiste en torno a
las propias representaciones simbdlicas, ancestrales y cosmogoénicas vinculadas a la practica de
complementariedad de saberes y diversidad intercultural.

Desde esta definicidn de cultura, que plantea el analisis de los modos de existencia del ser humano
en convivencia con la salud, la antropologia surge como el escenario para propiciar el debate
contempordneo de la bioética en el campo de la salud y, con ello, una mirada critica a las posturas
interdisciplinarias encargadas de orientar la deliberacién actual.

Losdilemas que enfrenta la bioética intercultural giran en torno a que se ha dado pocaimportanciaala
reflexion cosmogdnica para encontrar soluciones y priorizar procedimientos técnicos y protocolarios
propios a la realidad ética de los sujetos y los pueblos. En esta misma linea, otra problematica que
se identifica es la puesta en duda de la presencia y del discurso del sabio interlocutor (yachay); un
problema ligado a la falta de reconocimiento de la voz del “otro” a partir del sentido de autonomia y
dignidad de la persona.

No menos importante y al mismo tiempo urgente es la ausencia de una reflexién filosdfica y
antropoldgica sobre el tema, en virtud de “proteger la identidad del ser humano en su realidad mas
intima, frente al riesgo de deshumanizacién que comportan una ciencia y una técnica que tienden a
ser consideradas como criterio exclusivo de conocimiento y de fundamento inmediato para la toma
de decisiones” (Yunta, 2009, p. 4). Desde la antropologia, la busqueda del conocimiento sensible
basado en la experiencia, en los afectos, las emociones y los cuidados, se convierte en la deriva
necesaria para la generacién de saberes no exclusivos de la ciencia y la técnica.

Tampoco podemos dejar de mencionar que en Ecuador (territorio desde donde se ha reflexionado e
investigado los insumos experienciales y epistémicos necesarios para esta contribucién) hace falta

una oferta académica de especializacion o maestria en el campo de la antropologia de la salud? La

< En la rama de la bioética, la Pontifica Universidad Catdlica del Ecuador mantiene vigente la aprobacion de la Maestria en Bioética cuya malla
DOSSIER

20



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

carencia en la generacién de programas de posgrados en antropologia de la salud y bioética refleja
la ausencia de un interés social en la demanda y pertinencia para la formacioén interdisciplinaria en
humanidades y ciencias sociales, en un contexto cada vez mas tecnificado en el que las relaciones
sociales y mercantiles han convertido a las expresiones sensibles en datos estadisticos para la big
data.

Referencias

Cardona Ramirez, C. (2Q10). El desarrollo de la bioética en Latinoamérica y el aporte desde el
franciscanismo. El Agora USB, 10(1), 243-248. https://doi.org/10.21500/16578031.369

Darras, C. (2004). Bioética y Salud Publica: al cruce de los caminos. Acta bioethica, 10(2), 227-233.
https://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2004000200010

Eroza-Solana, E. & Carrasco-Gdémez, M. (2020). La interculturalidad y la salud: reflexiones desde la
experiencia. LiminaR, 18(1), 112-128. https://doi.org/10.29043/liminarv18i1.725

Espana Bustos, R. (2019). Aproximaciones antropoldgicas de la biomedicina desde un enfoque
intercultural de la cita médica. Antropologia Cuadernos de Investigacion, (22), 74-84. https://
doi.org/10.26807/antv0i22.225

Espafna Bustos, R. (2020). Antropologia y Salud: El trasplante de 6rganos desde una perspectiva
antropoldégica. Revista de La Facultad De Ciencias Médicas, 45(1), 5-14. https://doi.org/10.29166/
rfcrqg.v45i1.2669

Espana Bustos, R. (2022). Repensar los afectos en la experiencia de enfermedad: una aproximacion
antropoldgica a la enfermedad crénica. [Tesis de maestria, FLACSO-Ecuador]. https://
repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/18456

Estévez, M., Moreno, F., Ayllén, E., y Diaz-Guerra, A. (2025). Estudio etnografico del suicidio de los
tikuna en la ribera colombiana del Amazonas (2008-2016): Analisis de riesgo segln conexiéon
con las ciudades, edad y sexo. Acta Colombiana de Psicologia, 28, 1-19. https://doi.org/10.14718/
ACP.2025.28.4

Hirsch, S. & Alonso, V. (2020). La emergencia de la diabetes en una comunidad tapiete de Salta:
Género, etnicidad y relaciones con el sistema de salud. Salud colectiva, 16, 1-15. https://dx.doi.
org/10.18294/s¢.2020.2760

Honorato, M., Oliveira, N. de, Domingues, R., Cremaschi, R., Santos, F., & Cordero da Silva, J. (2022).
Principio bioético de la autonomia en la atencién a la salud indigena. Revista Bioética, 30(2), 373-
381. https://doi.org/10.1590/1983-80422022302533ES

Kottow, M. (2005). Bioética y biopolitica. Revista Brasileira de Bioética, 1(2), 110-121. https://doi.
0rg/10.26512/rbbMi2.8065

Lapierre-Acevedo, M., Moctezuma-Balderas, A., & Romualdo-Pérez, Z. (2025). Mujeres indigenas y
practicas de cuidado hacia infancias con discapacidad en México y Chile. [conos - Revista De
Ciencias Sociales, 82,15-32. https://doi.org/1017141/iconos.82.2025.6462

Lolas, F. (1998). Bioética. El dialogo moral en las ciencias de la vida. Editorial Universitaria.

Lolas, F. (2017a). Bioética: interdisciplinariedad, interculturalidad, interdiscursividad. Acta bioethica,
23(2), 211-212. https://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2017000200211

Lolas, F. (2017b). Hacia una bioética cultural. Bioethics Update, 3(1), 32-44. https://doi.org/10.1016/].
bioet.2017.01.002

Luna, F.,, & Macklin, R. (1996). Bioethics in Argentina: A country report. Revista Bioethics, 10(2), 140-153.

curricular incluye médulos sobre Etica Social y Ambiental, Etica de la Relacién Clinica, Etica del Origen y Final de la Vida, y un enfoque de la
bioética de la intervencidon socioambiental. Para mas informacion sobre el programa de la PUCE consultese la siguiente direccion:
https:/Mmww.puce.edu.ec/landing-maestria-en-bioetica/?unidad_negocio=PUCE%20Quito&categoria_programa=Posgrado&programa_
gcademico=Bio%C3%A9tica%20-%20H%C3%ADbrida&modalidad=H%C3%ADbrida&periodo=2024-01

DOSSIER

21



VO|31 - AﬁO 2025 Antropologia, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos
e-ISSN: 2631-2506 para una bioética intercultural

https://doi.org/10.1111/j.1467-8519.1996 tb00113.x

Menéndez, E. (2018). Antropologia médica en América Latina 1990-2015: Una revision estrictamente
provisional. Salud Colectiva 14(3), 461-481. https://doi.org/1018294/s¢.2018.1838

Menéndez, E. (2024). De hegemonias, subalternidades y posibles contrahegemonias: El caso de la
medicina tradicional de los pueblos indigenas de México. Salud Colectiva (20)20. https://doi.
0rg/10.18294/sc.2024.4843

Menéndez, E. (1985). Aproximacion critica al desarrollo de la antropologia médica en América Latina.
Nueva Antropologia, VII(28), 11-28. http://www.redalyc.org/articulo.0a?id=15972803

Platon. (1988). Didlogos vol. Ill. Fedén. Banquete. Fedro. Gredos.
Platén. (1997). La Republica. Panamericana Editorial.

Ramirez Hita, S., (2009). Politicas de salud basadas en el concepto de interculturalidad: Los centros de
salud intercultural en el altiplano boliviano. Avd. Revista de Antropologia, (14),1-28. http://www.
redalyc.org/articulo.0a?id=169013838010

Rivasplata, P. (2024). La labor del Protomedicato en la salud publica en el Virreinato del Perd. Cultura
De Los Cuidados, 68,189-200. https://doi.org/10.14198/cuid.26145

Salaverry, O. (2017). Antropologia de la salud: Una mirada actual. Revista Peruana de Medicina
Experimental y Salud (34)(2), 165-166. https://doi.org/1017843/rpmesp.2017.342.2988

UNESCO. (2005). Declaracion Universal sobre Bioética y Derechos Humanos. Organizacion de
las Naciones Unidas para la Educacién, la Ciencia y la Cultura. https://unesdoc.unesco.org/
ark:/48223/pf0000146180

Vargas Bejarano, J. (2023). Husserl, E. (2020). Introduccién a la ética. (M. Chu, M. Crespo & L. R.
Rabanaque, Eds.). Trotta. Estudios De Filosofia, (67), 173-179. https://doi.org/10.17533/udea.
ef.348533

Yunta E. (2009). Temas para una Bioética Latinoamericana. Acta Bioethica, 15(1), 87-93. https://doi.
org/10.4067/S1726-569X2009000100011

Zambrano, M. (2019). Las nociones de poiesis, praxis y techné en la produccion artistica. /ndex, revista
de arte contempordneo, (7), 40-46. https://doi.org/10.26807/cav.v0i07.221

DOSSIER
22



