
Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y 
epistémicos para una bioética intercultural

Anthropology, health and ethics: experiential and epistemic notes 
for an intercultural bioethics

Resumen

Las experiencias humanas en torno a la salud van configurando, a lo largo de la trayectoria de la 
enfermedad, un sinnúmero de significados, cambios, percepciones, adaptaciones, negociaciones 
y agencias en torno a los dilemas éticos que cada ser-actor-paciente resuelve desde las propias 
condiciones materiales, ideológicas, identitarias y culturales, para sobrellevar dicho desequilibrio 
o inestabilidad fisiológica. Estos dilemas se nutren de valores y códigos morales que circundan al 
pensamiento ontológico de quien enfrenta dicha realidad, a tal punto que las propias experiencias de 
padecimiento y vulneración se convierten en conocimientos valiosos para determinar el significado 
de la presencia de la enfermedad a lo largo de la vida. Después de desarrollar un trabajo etnográfico 
con pacientes con enfermedades crónicas y establecer el significado de vulneración de los cuerpos 
enfermos, surge el concepto de bioética intercultural para analizar los (inter)lazos entre los afectos, 
cuidados, identidad y cultura desde una perspectiva de la antropología de la salud.

Palabras clave: antropología de la salud, bioética, enfermedad, interculturalidad.

Abstract 
Human experiences related to health shape, throughout the course of illness, countless meanings, 
changes, perceptions, adaptations, negotiations, and agencies regarding the ethical dilemmas that 
each being–actor–patient resolves based on their own material, ideological, identity-based, and 
cultural conditions, in order to cope with such physiological imbalance or instability. These dilemmas 
are nourished by values and moral codes that surround the ontological thinking of those facing 
such reality, to the extent that personal experiences of suffering and vulnerability become valuable 
knowledge for determining the meaning of illness throughout life. After conducting ethnographic 
research with patients suffering from chronic illnesses and establishing the meaning of the 
vulnerability of diseased bodies, the concept of intercultural bioethics emerges as a way to analyze 
the (inter)connections between affections, care, identity, and culture from the perspective of medical 
anthropology.

Keywords: medical anthropology, bioethics, disease, interculturality.

Roberto España Bustos1

¹ Universidad Amawtay Wasi - ECUADOR 

DOI: https://doi.org/10.26807/raci.V31.2025.364 | Páginas: 09-22

Fecha de envío: 16-08-2025 | Fecha de aceptación: 22-10-2025 | Fecha de publicación: 31-12-2025

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://www.cuadernosdeantropologia-puce.edu.ec/index.php/antropologia/article/view/364
https://orcid.org/0000-0002-5178-8729
mailto:andres.espana%40uaw.edu.ec?subject=


Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

10
DOSSIER

Introducción

Las reflexiones epistemológicas que la antropología permite alcanzar por medio de una serie de 
interpretaciones y análisis conceptuales sobre diferentes fenómenos sociales fueron los factores 
que me llevaron a estudiarla. Uno de estos fenómenos, y sobre el cual me tomé el atrevimiento 
de profundizar de forma empírica y vivencial, es el de salud: proceso fisiológico, sensible, simbólico, 
intersubjetivo y, por demás, (inter)cultural. Fue empírico porque la simple curiosidad de conocer los 
modos de vida y las formas de interrelacionamiento de las personas me llevó a comprender que la 
Antropología “vive” y “late” en todo resquicio social; pero también fue vivencial, porque al iniciar con 
la aventura de estudiar Antropología, intervino la muerte de mi madre y añadió un sentido adicional 
por desentrañar el significado de la partida (ceremonia de despedida del sentido de lo vital) y sus 
diferentes representaciones sociales.

A partir del significado de la muerte, otras formas de representaciones culturales, sociales y 
antropológicas se asociaron a mi interés investigativo sobre la salud y la enfermedad. En un primer 
ejercicio etnográfico, la atención se concentró en comprender, desde una perspectiva biomédica, las 
percepciones sociales de la atención en la cita médica por parte de profesionales de la salud de un 
hospital público. 

La experiencia, materializada en una jornada de capacitación docente, evidenció que la cita médica es 
un dispositivo para la vulneración de los cuerpos, pero también, un espacio operativo para procesos de 
coautoría en la constitución de realidades múltiples en torno al fenómeno salud-enfermedad (España, 
2019).

Tras un trabajo de acompañamiento terapéutico y domiciliario con personas trasplantadas, la 
Antropología me permitió nuevamente encontrar el enfoque necesario para articular la importancia 
de los procesos educativos con los procesos de salud. El amplio abanico de posibilidades de lecturas 
que permite el estudio de las formas de vida de las personas no se limita desde la antropología; todo 
lo contrario, deja ver más allá de lo que faculta el discurso ideológico de una educación tradicional. 

En este sentido, la importancia de introducir una mirada sensible, en tanto situada, simbólica y cultural, 
en la oferta académica de la educación superior por medio de asignaturas y créditos con contenido 
sustancial proveniente de las ciencias sociales, es clave en carreras de las ciencias de la salud. Sin 
embargo, a nivel operativo, los procesos educativos también deben estar relacionados a la manera 
cómo se comunica e incluye al paciente en el tratamiento de sus diagnósticos. 

Desde este enfoque, es necesario precisar, que el sentido bioético que se configura desde la 
antropología implica un reconocimiento de valores éticos y morales de pacientes y familiares 
involucrados en las redes de cuidado, manutención, movilización y alimentación. 

Por tanto, identificar la discusión bioética en torno a los procesos educativos desde un enfoque 
intercultural de la atención médica, implica la incorporación del criterio de los familiares a lo interno 
de la discusión de los comités de ética, así como en protocolos de asistencia para el reconocimiento y 
respeto de la diversidad cultural, en cuanto saberes y conocimientos situados (España, 2020). 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

11
DOSSIER

Estas exploraciones etnográficas en torno a procesos de salud/enfermedad desde una perspectiva de 
la Antropología de la Salud han permitido consolidar la definición de una mirada integral sobre dicho 
fenómeno social, al punto de reconocer a la antropología y a la salud como cauces y remanentes de un 
amplio campo de conocimientos en el cual se desentrañan sus misterios y enigmas. 

En un nuevo abordaje, en esta ocasión desde una perspectiva que ancla lo humano con lo no-humano, 
la etnografía permitió un interesante trabajo de campo con pacientes en procesos de hemodiálisis, en 
donde la visión de la antropología médica o de la salud toma fuerza como eje discursivo e investigativo 
de cara al objetivo de instaurar análisis interdisciplinares sobre las formas de la salud y la enfermedad 
en la vida de las personas. Para este ejercicio me interné en las salas de hemodiálisis de clínicas 
privadas, en vista de que los permisos en el sector público de salud fueron inaccesibles. 

En las salas médicas, en todo su contorno y constitución, se pudo evidenciar la relación entre la máquina 
y el sujeto-paciente: entre el aparato que purifica la sangre y quien la recibe luego de un estado liminal 
de pureza. Este escenario me llevó a combinar el espacio hospitalario con el domiciliario para conocer 
las percepciones y los significados de los cuerpos trasfundidos y el valor del conocimiento sensible a 
partir de los afectos reflejados en las experiencias de padecimiento de la enfermedad crónica (España, 
2022). 

Los diferentes episodios etnográficos que acabo de describir sirven para recapitular y plantear el 
escenario para dimensionar la importancia e incidencia de la antropología en estudios de salud, pero, 
además, para relacionar con otros campos disciplinarios que generan un análisis más allá del estudio 
de la salud por si sola. 

Por esto, desde una necesidad experiencial y epistemológica que deriva de las investigaciones 
planteadas, surgen los apuntes sobre una bioética como campo de confluencia de las discusiones 
antropológicas en torno a la presencia de la salud en sus manifestaciones interculturales, sociales y 
comunitarias desde un análisis situado.

En un sentido implícito y considerando las investigaciones mencionadas, la antropología y la salud 
mantienen entre sí muchos puntos en común; sus objetos de estudio concentran rasgos epistémicos 
que se los puede considerar como focos claves para entender la interseccionalidad en la salud, 
adicionando factores socioculturales y demográficos como la clase, el género y la etnia. Sin embargo, 
interesa en este documento, revisar la definición de ética desde una proyección hacia los posibles 
dilemas bioéticos en salud y su planteamiento en el terreno epistémico de la interculturalidad.

La ética como extensión de la filosofía nos permite reflexionar sobre la conducta del ser humano, 
por ende, sus valores, principios, virtudes y predisposiciones morales. Dicha reflexión se ve influida 
por factores propios de la historia de una persona como su proceso educativo, las manifestaciones 
culturales de su entorno, así como, su identidad y las condiciones materiales para su desarrollo social. 

En la obra La República, Platón (1997) ya enuncia una relación moral entre razón, espíritu y apetito 
para referirse a la justicia como la idea de equilibrio y convivencia social. Bajo esta premisa, las 
acciones sociales están siendo intermediadas por el sentido ético de lo que puede ser bueno y lo que 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

12
DOSSIER

puede ser malo, correcto o incorrecto en la dimensión del proceder humano. 

En todo caso, la ética “ha de ser un conjunto de normas que determinan la voluntad y la acción 
humana. En tanto que disciplina técnica, la ética se ocupa de situaciones prácticas y concretas, con 
una fundamentación racional” (Vargas, 2023, p. 174). 

Desde una perspectiva antropológica, en imbricación constante con la salud, la ética permite un 
análisis de la conducta humana en los dispositivos de atención médica; en las formas de cuestionar 
la administración y manipulación de los códigos genéticos y de los cuerpos; en los procesos de 
eutanasia; en intervenciones médicas reconstructivas e incluso en protocolos para el manejo de la 
información en investigaciones con seres humanos y comités de ética. Esta variedad de énfasis en la 
relación de la ética con la salud es, en definitiva, una de las aristas que orienta este escrito y que se 
detalla en las siguientes líneas. 

Tomando como referencia experiencias investigativas previas, se plantea una serie de reflexiones y 
apuntes claves que parten desde la Antropología, atraviesan la salud y recaen sobre el concepto de 
bioética (Luna & Macklin, 1996; Lolas, 1998; Kottow, 2005; Luna & Salles, 2008), definición alimentada 
por los aportes de los estudios del derecho, la antropología, la filosofía, la medicina y los estudios de 
la cultura.

En un primer momento, hablaremos sobre la relación de la antropología con la salud y su consolidación 
como disciplina a lo largo de su trayectoria histórica. Posteriormente, interesa conocer el origen del 
concepto de ética y su derivación hacia una bioética en el campo de la antropología de la salud. 
Por último, se plantea una revisión a la definición de la bioética desde una perspectiva intercultural 
para concluir con el planteamiento de una propuesta que considere a la salud como derecho en las 
dimensiones de comunidad y cuidado intercultural. 

Relación entre antropología y salud: su derivación en disciplina

Hablar de la relación entre la antropología y la salud es referirse, entre otras cosas,  al debate 
contemporáneo de los diversos modos de vida y las manifestaciones de vitalidad, desde lo fisiológico, 
psicológico y sociocultural en permanente dilema con los intersticios modernos del ejercicio del 
poder, el control de los cuerpos, los protocolos de tratamientos biomédicos, la constitución de 
redes de cuidado y la configuración de códigos ético-morales que orientan los comportamientos y 
predisposiciones subjetivas de las acciones humanas.

Para comprender las dinámicas de los intersticios y los dispositivos modernos, la antropología 
ofrece herramientas teóricas y metodológicas para su estudio que vinculan, por un lado, diferentes 
corrientes epistémicas y filosóficas, y por otro, conocimientos poiéticos propios de las experiencias 
del padecimiento de las enfermedades. 

Cuando la persona desarrolla su trayectoria de vida sin el “gesto” o síntoma de la presencia de la 
enfermedad, experimenta el transcurrir de una vida desatendida de las nociones de padecimiento 
y ausencia de armonía de vitalidad. Sin embargo, una vez percibida y diagnosticada la enfermedad 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

13
DOSSIER

en dicha trayectoria, surge en el ser la necesidad de reconocer un estado de poiésis en su existencia 
a partir de la carencia de tal equilibrio. Es así como la enfermedad, por tanto, resulta ser “toda causa 
que haga pasar cualquier cosa del no-ser al ser” (Platón, 1988, p. 252); el paso de la no-existencia a 
la presencia sentida y vivida (Zambrano, 2019); una transición que conlleva el establecimiento de un 
nuevo sentido constitutivo de la realidad, y, por ende, de la propia identidad. 

En este sentido, la presencia de la enfermedad en la historia de vida (ámbito de interés para la 
antropología de la salud), no solo abarca una serie de cambios a nivel biológico y fisiológico, sino que 
constituye la inscripción de diferentes significados y vivencias en torno a la propia identidad del ser-
paciente en las adaptaciones y negociaciones del cuidado en las dinámicas relacionales familiares al 
interior de su propia comunidad. 

Son varios los estudios etnográficos realizados en el campo de la antropología médica que no 
acabaríamos de mencionarlos aquí. Sin embargo, interesa de forma breve hacer un repaso al origen 
de una antropología de la salud (desde una óptica latinoamericana o de una medicina social para 
otros contextos de análisis) a fin de resaltar los vínculos epistemológicos entre estos dos campos que 
instauran un análisis interdisciplinario entre la salud y la antropología.

Lo primero que cabe resaltar de esta conjunción epistémica es la validación y el compromiso por 
plantear un escenario analítico para desentrañar las diversas formas de prácticas/dinámicas de salud 
al interior de un grupo social. Esto implica las formas de representación, las expresiones simbólicas, 
saberes ancestrales y el registro de dichos conocimientos para su transmisión y adaptación 
intergeneracional. 

Otros factores como la constitución cultural de las enfermedades y las expresiones organizativas 
del cuidado son objetos en los cuales la antropología ha puesto una gran parte de su atención para 
organizar sus aportes y conocimientos en aras de consolidar un corpus nutrido de experiencias, 
relatos e historias en torno a la salud.

Durante el periodo colonial, en la vigencia de los virreinatos, surge la instancia social del protomedicato, 
autoridad vigilante de las prácticas médicas encargada de supervisar el ejercicio y la labor médica, 
así como, de la orientación de la formación de los profesionales de la salud de la época. 

Por citar un ejemplo, el Real Protomedicato de Lima, establecido en 1570 y conformado por un 
protomédico general del virreinato, era quien administraba los recursos monetarios provenientes de 
las primeras boticas o farmacias y de los exámenes médicos. También tenían la función de verificar la 
concesión de licencias y títulos para ejercer la profesión médica, pero también de barberos, boticarios 
y otras personas vinculadas al servicio de la salud (Rivasplata, 2024). 

Sin embargo, y desde un escenario más contemporáneo, los principales aportes en cuanto a una 
antropología de la salud están relacionados con las primeras etnografías en el campo de la aplicación 
médica, tal como señala Salaverry (2017):

La moderna antropología médica comienza alrededor de los años 60 del siglo XX, a partir 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

14
DOSSIER

del desarrollo de la antropología cultural norteamericana, en sus primeras etapas, tuvo una 
especial dedicación a las medicinas tradicionales. Su desarrollo posterior, sin embargo, ha 
estado signado por al menos dos tendencias, la primera afincada en la práctica clínica y la 
segunda en una perspectiva desde la antropología general. La primera de estas tendencias 
es la que tiene mayores antecedentes desde campos como la medicina folclórica y el 
estudio de los sistemas médicos populares, y es en esta forma como surge la disciplina 
en los países latinoamericanos, incluyendo el Perú; mientras que la segunda ha tenido un 
mayor desarrollo especialmente en países anglosajones, llegando, incluso, a objetar que la 
antropología médica se vincule con la medicina y hasta a proponer cambiar el nombre hacia 
Antropología de la Salud para alejarse de una supuesta innecesaria medicalización de la 
disciplina. (p. 165)

En América Latina, de forma particular en Centroamérica, los comienzos de la antropología médica 
se organizan en tres momentos. De 1920 a 1930, donde se evidenciaron los primeros trabajos 
biomédicos por separado, sin relevancia alguna en términos teóricos y científicos. De 1940 a 1960, 
en donde aparecen varios estudios notables vinculados a instituciones de salud que presentaron un 
primer marco teórico explicativo que influenciaría a futuro en la región. 

Por último, un tercer momento que va de 1970 hasta nuestros días, en donde se evidencian respuestas 
a las diferentes expresiones de la salud en relación a las diversas problemáticas socioculturales a las 
que la antropología responde a partir de su apuesta etnográfica e interdisciplinaria (Menéndez, 1985). 

A lo largo de esta última fase, muchos son los estudios etnográficos y autores en la región que han 
aportado desde diferentes perspectivas y disciplinas al fortalecimiento de la Antropología de la salud 
(propósito que no alcanzaríamos a describir en este escrito), destacando estudios etnográficos en 
diferentes áreas y regiones (Hirsch & Alonso, 2020; Menéndez, 2024; Estévez, et al., 2025; Lapierre et 
al., 2025; Ramírez Hita, 2009) que visibilizan la importancia y el progreso en este campo de estudio.

La breve revisión histórica del surgimiento, inevitablemente nos lleva a preguntarnos, cuáles fueron 
los intereses investigativos de la antropología médica en sus inicios y a lo largo de estos años, sobre 
todo a partir de la tercera etapa antes descrita, en la cual, según la revisión bibliográfica realizada por 
Menéndez (2018), durante el lapso de 1990 al 2015. se han desarrollado en la región veinte categorías 
de estudio antropológico de la salud:

Alimentación/desnutrición; 2) autoatención/grupos de autoayuda/cuidadores; 3) 
biomedicina e instituciones biomédicas (incluyendo la industria químico/farmacéutica); 
4) cuerpo, subjetividad; 5) curadores tradicionales; 6) emociones, sufrimientos; 7) 
enfermedades crónico-degenerativas; 8) enfermedades infectocontagiosas (incluye VIH-
sida); 9) enfermedades mentales incluidas “adicciones”; 10) enfermedades tradicionales; 
11) epidemiología sociocultural; 12) estudios de género y salud; 13) medicinas alternativas 
y/o complementarias; 14) migración y procesos de s/e/a-p; 15) modelos de atención de la 
salud, pluralismo médico; 16) poder y procesos de s/e/a-p; 17) políticas públicas y políticas 
de salud (incluyendo derechos humanos); 18) salud intercultural; 19) salud reproductiva y 20) 
violencias. (p. 464)



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

15
DOSSIER

La antropología médica o de la salud plantea una crítica a los dispositivos y protocolos de 
medicalización, así como a la industria en torno a la mercantilización de la salud en dinámicas 
financieras que facultan las condiciones de privatización de estos servicios. 

La antropología (muchas veces por medio de estudios etnográficos en comunidades de salud y en 
el acompañamiento a las redes primarias de cuidado) aporta al develamiento de las desigualdades 
sociales, la determinación de inequidades en el acceso a la salud, las tensiones en las relaciones 
de poder por el posicionamiento de un discurso biomédico que minimiza el valor comunitario 
de los saberes ancestrales de varias comunidades indígenas y, además, promueve el estudio 
interdisciplinario de los procesos de implementación valorativa y subjetiva de sistemas biomédicos 
propios de una corriente biotecnológica.

Para complementar la relación antropología-salud, es importante revisar el debate bioético en este 
campo partiendo del concepto fundamental de ética y sin perder de vista el enfoque interpretativo 
y valorativo que la antropología y la salud conjugan para propiciar el debate en torno a sus dilemas 
actuales.

La discusión bioética en el campo de la antropología de la salud

Desde una definición clásica de la ética (alimentada por reflexiones de la filosofía y el Derecho) en 
torno a la reflexión racional sobre la conducta humana basada en las categorías normativas sobre 
el bien, la virtud y el deber, surge la necesidad de trasladar su definición filosófica al campo de la 
bioética para explicar el sentido de lo “bio”, es decir, los registros epistémicos sobre la vitalidad en su 
dimensión biológica y sus imbricaciones con la salud y la antropología.

En primer lugar, la bioética va a tener una dimensión inter y multidisciplinaria en la que confluyen “la 
ciencia, la tecnología, las ciencias de la salud, la ética, el derecho, la educación, el medio ambiente, la 
economía, la política, la sociología”, con el fin de encontrar las respuestas a diferentes problemáticas 
o dilemas intrínsecos a la humanidad y su naturaleza constitutiva, con un fuerte “interés común por 
los aspectos éticos, los valores, los principios y virtudes, que problematizan la vida y la identidad, la 
integridad y la libertad, la atención y el bienestar de las personas y grupos comunitarios de la región” 
(Cardona, 2010, p. 244). 

Bajo esta orientación conceptual, la bioética puede ser considerada como una construcción social al 
igual que su predecesora, cuya trayectoria de evolución y cambios, está muy ligada a los diferentes 
episodios de transformaciones sociales, políticas, culturales y científicas de la humanidad. Eventos 
como el holocausto nazi, el apartheid, la esclavitud, las dictaduras, guerras e invasiones, entre otros, 
se convierten en insumos valorativos y éticos para reflexionar y replantear la necesidad elemental 
de regular la conducta humana en situaciones de crisis, conflicto o vulneración al interior de la 
convivencia social.

Los inicios de la bioética en América Latina tienen su referente en la bioética norteamericana, 
vinculada a los procesos de instauración de una práctica biotecnológica caracterizada por una “visión 
médica individualista y utilitarista”, la misma que se refuerza con expresiones culturales y rasgos 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

16
DOSSIER

coloniales de “una moral heterónoma católica, con una tradición médica, hipocrática y paternalista” 
(Cardona, 2010, p. 245).

En el siglo XX, los dilemas éticos se ven marcados de forma exponencial por los grandes cambios y 
avances de la ciencia, sobre todo, por parte de la (bio)tecnología, disciplina que basa sus estudios en 
la materia biológica y en organismos vivos con la finalidad de aplicar la tecnología para mejorar la 
calidad de vida en diferentes campos de estudio, tales como, la industria farmacéutica, la genética, la 
agricultura, la biomedicina, entre otras. 

En el ámbito de la antropología de la salud (que como vemos, tiene una implicación directa con 
el debate bioético contemporáneo), la bioética tiene un prisma sociocultural que permite indagar 
e interpretar problemáticas que la propia biomedicina deja de percibir por su sesgo cientificista. 
Sin embargo, la tendencia actual ha comprometido un análisis bioético riguroso en diferentes 
procedimientos y aplicaciones técnicas de las ciencias de la salud en concordancia con los principios 
éticos y deontológicos de las profesiones médicas. 

Resaltando el enfoque social de la bioética en el campo de la salud, uno de los conceptos articuladores 
del discurso bioético es el de dignidad humana como valor intrínseco del ser humano, el mismo que 
determinará al interior del debate la importancia de los protocolos médicos por el respeto de dicha 
dignidad e integridad en el reconocimiento de valores, principios, creencias y expresiones culturales 
de la persona.  

Los dilemas éticos identificados en el campo de la salud desde una perspectiva antropológica, 
también nos remite a la discusión de la bioética en el servicio de salud público, cuyo análisis bioético, 
evidencia la tensión entre el ser individual en sus dinámicas como portador de autonomía y el ser 
social como ente supeditado a dinámicas colectivas de convivencia. 

Recordemos que la ética médica, ceñida a la práctica clínica, “ha ido definiendo valores o principios 
que permiten ordenar el debate y orientar las decisiones” al interior de la discusión social sobre 
bioética en salud1. Dicha discusión destaca que “la salud pública transforma el cuerpo individual 
como objeto de la salud, en un cuerpo socializado y en un cuerpo social normalizado” (Darras, 2004, 
p. 228), producto de lo cual se genera una tensión entre los valores que dan paso al dilema ético. 

Para ejemplificar el dilema, tomando como referencia el principio de no maleficencia, Darras (2004) 
expone:

el principio de no maleficencia que sustenta la prohibición de fumar en espacios públicos, 
para no comprometer la salud de los no fumadores, se opone al principio de autonomía, que 
lleva a tomar en cuenta la opción de los fumadores para dar curso a una necesidad propia. 
En un modo similar, la reciente epidemia de SARS volvió a manifestar que una medida de 
cuarentena, decidida bajo un principio de protección del conjunto de la sociedad, limita la 
libertad de movimientos de las personas afectadas y, eventualmente, las estigmatiza. (p. 
228)

1 En el campo de la ética médica, los valores y principios en cuestión son: no maleficencia, beneficencia, autonomía y justicia. Según Darra “[c]
uando se aplican a los individuos estos principios no se oponen entre sí; al contrario, se complementan en una mirada amplia del respeto que 
merecen las personas en el momento de buscar y recibir atención médica” (2004, p. 228).



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

17
DOSSIER

La justificación a la tensión bioética en el ejemplo anterior tiene su razón de ser en el reconocimiento 
sociohistórico de que los dilemas éticos no tienen una sola vía de resolución, sino un abanico de 
posibles deliberaciones que toman en cuenta a múltiples voces, sensibilidades, interpretaciones, 
percepciones, subjetividades y modos de vida, anclados a valores ético-morales propios de un contexto 
sociocultural en donde se producen y se reproducen los significados del dolor, el padecimiento y los 
dramas de la enfermedad. 

La bioética, desde esta perspectiva social (por demás antropológica), establece una raíz de conexión 
fuerte con las expresiones y causas de una medicina social o salud colectiva en torno a un sinnúmero 
de debates sobre el derecho, acceso, cobertura y equidad en salud. Desde esta perspectiva se 
destaca la configuración de una bioética con un fuerte compromiso social basado en la exigibilidad 
y cumplimiento de los derechos humanos. 

En la Declaración Universal sobre Bioética y Derechos Humanos (UNESCO, 2005) se establecen 
principios claves para dimensionar y comprender la deliberación en torno a la bioética en los 
escenarios contemporáneos, entre ellos: la dignidad humana y los derechos humanos; la autonomía 
y la libertad individual; el respeto a la vulnerabilidad humana y la integridad personal; la privacidad y la 
confidencialidad; la igualdad, la justicia y la equidad; el respeto a la diversidad cultural y la protección 
de las generaciones futuras, entre otros. 

Es claro evidenciar que, de acuerdo con esta configuración valorativa que plantea la Declaración en 
mención, se refuerza la empresa de trasladar la deliberación bioética del plano individual (principio de 
autonomía) al escenario de los grandes dilemas sociales y problemáticas que aquejan a la humanidad 
y la salud, pero ahora, desde el prisma de la colectividad (principio de justicia social).

Hablar de una bioética intercultural remite a interrelacionar los principios en mención con elementos 
contemporáneos claves para la deliberación bioética actual, alineados con la posibilidad de entender 
el concepto de interculturalidad en el campo de la antropología de la salud. 

En el contexto latinoamericano, los estudios sobre experiencias de vulnerabilidad, redes de apoyo y 
cuidado, así como, factores de análisis interseccional, intersubjetividades  y agencias de pacientes y sus 
comunidades, se convierten en derroteros para levantar críticas al modelo biomédico hegemónico 
y comprender las relaciones de poder existentes en los dispositivos de salud como la cita médica 
(España, 2019), pero también en formas de dominación simbólica y cultural a partir de las diferentes 
expresiones de poder que administran y regulan los cuerpos de los pacientes.

A manera de conclusión: apuntes para una bioética intercultural

La atención que la bioética instala en las diferentes problemáticas sociales es el punto de partida 
para comprender los dilemas éticos desde una dimensión colectiva que se suscita al interior de las 
estructuras, superestructuras sociales y culturales de la vida cotidiana. 

La dimensión intercultural al interior de la deliberación colectiva se convierte en un eje clave para 
articular principios elementales de la bioética con nociones (inter)culturales como la diversidad, 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

18
DOSSIER

justicia social, diálogo de saberes, entre otras, para entender no solo una versión de la deliberación, 
sino varias formas articuladas en torno a las desigualdades sociales, históricas, culturales, simbólicas 
e incluso las economías comunitarias en las dinámicas de la salud y el cuidado.

Los principios éticos que la práctica clínica ha originado desde las interacciones biomédicas son 
insuficientes frente a los códigos ético-morales de la sociedad y frente a los valores y principios 
comunitarios de pueblos y nacionalidades indígenas, en virtud de que se sustentan en la relación 
médico-paciente. 

Desde una perspectiva de la antropología de la salud, el dispositivo de la relación médico-paciente 
revela las relaciones de poder en la manipulación del cuerpo, su identidad, sus miedos y sus 
sensibilidades frente a la supervisión y auscultación médica; se convierte en un espacio de encuentro 
para la construcción de una nueva realidad en torno al tratamiento de la enfermedad y como medio 
de construcción de procesos de coautoría en las formas de constitución de nuevas percepciones 
subjetivas de los sujetos-pacientes (España, 2019).

El enfoque intercultural en el campo de la salud plantea el análisis de las prácticas médicas desde 
el ámbito de una cultura y sus conocimientos situados, es decir, de prácticas que abogan por el 
reconocimiento de un saber ancestral, simbólico y comunitario, pero también la necesidad de 
identificar y visibilizar las incongruencias entre un sistema biomédico convencional y sus asimetrías 
con los saberes ancestrales. 

Considerando la explicación de Eroza & Carrasco (2020), la aplicación de las nociones interculturales 
en el campo del sistema de salud convencional nos conduce a comprender que:

se ha observado que su aplicación tiene como principal función justificar acciones 
gubernamentales relacionadas con la implantación de los servicios médicos en ámbitos 
indígenas o una manera de situar a los propios indígenas en un plano de conformismo ante 
la ineficiencia de los servicios sanitarios (…) Han persistido limitantes de varios tipos, entre las 
que destaca el hecho de que, por lo general, los profesionales en salud nunca han validado 
la eficacia de las prácticas de los sanadores indígenas, postura en la que también subyace 
el racismo (…) Las principales críticas señalan que la noción de interculturalidad basada en la 
medicina tradicional omite la necesidad de mejorar las condiciones de vida de poblaciones 
indígenas; que si bien reconoce la diversidad, pretende a la larga la homogeneización para 
convivir dentro de un contexto global, ajustado a una sola lógica de progreso. (p.114)

Así, el escenario aparece complejo para una “convivencia” de saberes, a sabiendas de que en los 
últimos años se ha propiciado un amplio campo de estudios decoloniales, inclusive para el caso de la 
bioética médica. Esta corriente busca “desempotrar” el posicionamiento de un discurso biomédico 
hegemónico basado en relaciones de poder y colonialismo, por medio de diferentes voces y 
posturas (no solo académicas, sino también del sector social) para facultar el terreno propicio de la 
autodeterminación y protección de los conocimientos ancestrales. 

Alcanzar el propósito decolonial implica asumir el principio de autonomía como pilar de la deliberación 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

19
DOSSIER

bioética, asociando nociones de libertad, voluntad propia o autogobierno. Según Honorato et al., 
(2022), la práctica de una “ética colonialista” en las dinámicas de salud intercultural, “presupone que 
los pueblos dominados son cognitivamente inferiores e incapaces de decidir sobre su vida, su futuro 
y sus problemas, y corresponde al dominador tomar estas decisiones” (p. 376). 

La propuesta para una salud intercultural, por ende, una deliberación centrada en la ética basada 
en valores culturales, considera que “las cuestiones indígenas y las instituciones del Estado se 
organizarían en un trabajo sistemático para engendrar nuevos contextos jurídicos y administrativos 
más adecuados a los desafíos actuales”, y por otro lado también prioriza “la presencia de agentes 
indígenas de salud en los equipos multiprofesionales que atienden a las comunidades” (Honorato, 
2022, p. 379).

En un contexto normativo, la interculturalidad como categoría epistemológica faculta la deliberación 
entre los significados de las cosmovisiones indígenas y los valores biomédicos vigentes en los 
protocolos del sistema de salud para contextualizar la aplicación de una bioética intercultural que 
permita diseñar protocolos dialogados, consultados, y que resguarden saberes ancestrales por 
medio del cuidado como práctica cultural, relacional e intergeneracional. 

Como sabemos, la incorporación de este enfoque intercultural depende de la implementación 
de políticas públicas de salud en sus diferentes ámbitos de promoción, prevención y atención de 
salud a la luz de la relación entre ética y cultura. En este sentido, los factores de los determinantes 
sociales de salud y la problemática de las desigualdades económicas, sociales, de clase, género y 
etnia, conducen el debate bioético intercultural hacia repensar las grandes brechas existentes en los 
procesos sociales, culturales e históricos de vulneración y desposesión de los conocimientos de salud 
intercultural. 

Como se dijo anteriormente, la bioética intercultural va a caracterizarse por su énfasis interdisciplinario, 
multicultural y crítico a los modelos y sistemas médicos hegemónicos; es también una orientación 
disciplinaria que “no puede ser simple herramienta para combatir opresiones o imponer ideologías” 
(Lolas, 2017a, p. 211)  porque corre el riesgo de ser politizada, burocratizada y puede suceder que 
su carácter intercultural pase desapercibido debido al poder que representa al interior de espacios 
de toma de decisiones en ámbitos biomédicos, culturales, ambientales, clínicos (comités de ética), 
genéticos, agroecológicos, entre otros (Lolas, 2017a).

Un factor adicional que se incorpora al análisis y guarda una estrecha relación con la discusión 
bioética es la dimensión de la identidad cultural en contextos demográficos y socioculturales de 
salud. Las poblaciones expresan sus discursos históricos y comunitarios desde una matriz identitaria 
en cuyo seno radican valores éticos vinculados a las diferentes prácticas y dinámicas sociales. 

Una de estas prácticas en común es la salud y sus diferentes manifestaciones bioéticas de cuidado 
y sanación. Según los postulados de Lolas (2017b), el discurso bioético en Latinoamérica es un 
“producto occidental” que se caracteriza porque

deriva de una cultura eminentemente cristiana y secular. Las variantes religiosas de este 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

20
DOSSIER

discurso reiteran dogmas y creencias. Las formas laicas destacan la autonomía de las 
personas y los principios democráticos y siempre propone normas de conducta para 
individuos supuestamente autónomos. (p. 33)

Las tensiones que puedan surgir en torno a dilemas bioéticos en poblaciones y comunidades como 
la eutanasia, el parto, muerte cerebral, reconstrucciones quirúrgicas de órganos genitales, cuidados 
paliativos, reproducción asistida, ajusticiamiento indígena por mano propia, manipulación genética, 
entre otros, siempre van a estar mediadas por determinaciones culturales de sus miembros en el 
plano individual, colectivo y en la manifestación de la otredad. 

En este sentido, el referente epistemológico apropiado para debatir la incidencia de la cultura en 
deliberaciones bioéticas es aquel que nos permite entenderla como

modo de ser en el mundo inspirado por fines, explícitos o implícitos, que delinean la persona 
modélica que debiera existir. Un modo de sentir, pensar y actuar que influye sobre las 
personas y determina su actuar, arraigado en usos y costumbres. (Lolas, 2017b, p. 33) 

Una cultura creada y sostenida por el sentido valorativo de quien pervive y subsiste en torno a 
las propias representaciones simbólicas, ancestrales y cosmogónicas vinculadas a la práctica de 
complementariedad de saberes y diversidad intercultural.

Desde esta definición de cultura, que plantea el análisis de los modos de existencia del ser humano 
en convivencia con la salud, la antropología surge como el escenario para propiciar el debate 
contemporáneo de la bioética en el campo de la salud y, con ello, una mirada crítica a las posturas 
interdisciplinarias encargadas de orientar la deliberación actual. 

Los dilemas que enfrenta la bioética intercultural giran en torno a que se ha dado poca importancia a la 
reflexión cosmogónica para encontrar soluciones y priorizar procedimientos técnicos y protocolarios 
propios a la realidad ética de los sujetos y los pueblos. En esta misma línea, otra problemática que 
se identifica es la puesta en duda de la presencia y del discurso del sabio interlocutor (yachay); un 
problema ligado a la falta de reconocimiento de la voz del “otro” a partir del sentido de autonomía y 
dignidad de la persona. 

No menos importante y al mismo tiempo urgente es la ausencia de una reflexión filosófica y 
antropológica sobre el tema, en virtud de “proteger la identidad del ser humano en su realidad más 
íntima, frente al riesgo de deshumanización que comportan una ciencia y una técnica que tienden a 
ser consideradas como criterio exclusivo de conocimiento y de fundamento inmediato para la toma 
de decisiones” (Yunta, 2009, p. 4). Desde la antropología, la búsqueda del conocimiento sensible 
basado en la experiencia, en los afectos, las emociones y los cuidados, se convierte en la deriva 
necesaria para la generación de saberes no exclusivos de la ciencia y la técnica.

Tampoco podemos dejar de mencionar que en Ecuador (territorio desde donde se ha reflexionado e 
investigado los insumos experienciales y epistémicos necesarios para esta contribución) hace falta 
una oferta académica de especialización o maestría en el campo de la antropología de la salud2. La 
2 En la rama de la bioética, la Pontifica Universidad Católica del Ecuador mantiene vigente la aprobación de la Maestría en Bioética cuya malla 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

21
DOSSIER

carencia en la generación de programas de posgrados en antropología de la salud y bioética refleja 
la ausencia de un interés social en la demanda y pertinencia para la formación interdisciplinaria en 
humanidades y ciencias sociales, en un contexto cada vez más tecnificado en el que las relaciones 
sociales y mercantiles han convertido a las expresiones sensibles en datos estadísticos para la big 
data.

Referencias

Cardona Ramírez, C. (2010). El desarrollo de la bioética en Latinoamérica y el aporte desde el 
franciscanismo. El Ágora USB, 10(1), 243–248. https://doi.org/10.21500/16578031.369 

Darras, C. (2004). Bioética y Salud Pública: al cruce de los caminos. Acta bioethica, 10(2), 227-233. 
https://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2004000200010 

Eroza-Solana, E. & Carrasco-Gómez, M. (2020). La interculturalidad y la salud: reflexiones desde la 
experiencia. LiminaR, 18(1), 112-128. https://doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725 

España Bustos, R. (2019). Aproximaciones antropológicas de la biomedicina desde un enfoque 
intercultural de la cita médica. Antropología Cuadernos de Investigación, (22), 74-84. https://
doi.org/10.26807/ant.v0i22.225 

España Bustos, R. (2020). Antropología y Salud: El trasplante de órganos desde una perspectiva 
antropológica. Revista de La Facultad De Ciencias Médicas, 45(1), 5-14. https://doi.org/10.29166/
rfcmq.v45i1.2669 

España Bustos, R. (2022). Repensar los afectos en la experiencia de enfermedad: una aproximación 
antropológica a la enfermedad crónica. [Tesis de maestría, FLACSO-Ecuador]. https://
repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/18456 

Estévez, M., Moreno, F., Ayllón, E., y Díaz-Guerra, A. (2025). Estudio etnográfico del suicidio de los 
tikuna en la ribera colombiana del Amazonas (2008-2016): Análisis de riesgo según conexión 
con las ciudades, edad y sexo. Acta Colombiana de Psicología, 28, 1-19. https://doi.org/10.14718/
ACP.2025.28.4 

Hirsch, S. & Alonso, V. (2020). La emergencia de la diabetes en una comunidad tapiete de Salta: 
Género, etnicidad y relaciones con el sistema de salud. Salud colectiva, 16, 1-15. https://dx.doi.
org/10.18294/sc.2020.2760 

Honorato, M., Oliveira, N. de, Domingues, R., Cremaschi, R., Santos, F., & Cordero da Silva, J. (2022). 
Principio bioético de la autonomía en la atención a la salud indígena. Revista Bioética, 30(2), 373-
381. https://doi.org/10.1590/1983-80422022302533ES 

Kottow, M. (2005). Bioética y biopolítica. Revista Brasileira de Bioética, 1(2), 110–121. https://doi.
org/10.26512/rbb.v1i2.8065 

Lapierre-Acevedo, M., Moctezuma-Balderas, A., & Romualdo-Pérez, Z. (2025). Mujeres indígenas y 
prácticas de cuidado hacia infancias con discapacidad en México y Chile. Íconos - Revista De 
Ciencias Sociales, 82, 15-32. https://doi.org/10.17141/iconos.82.2025.6462 

Lolas, F. (1998). Bioética. El diálogo moral en las ciencias de la vida. Editorial Universitaria.

Lolas, F. (2017a). Bioética: interdisciplinariedad, interculturalidad, interdiscursividad. Acta bioethica, 
23(2), 211-212. https://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2017000200211 

Lolas, F. (2017b). Hacia una bioética cultural. Bioethics Update, 3(1), 32-44. https://doi.org/10.1016/j.
bioet.2017.01.002  

Luna, F., & Macklin, R. (1996). Bioethics in Argentina: A country report. Revista Bioethics, 10(2), 140–153. 
curricular incluye módulos sobre Ética Social y Ambiental, Ética de la Relación Clínica, Ética del Origen y Final de la Vida, y un enfoque de la 
bioética de la intervención socioambiental. Para mas informacion sobre el programa de la PUCE consúltese la siguiente direccion:
https://www.puce.edu.ec/landing-maestria-en-bioetica/?unidad_negocio=PUCE%20Quito&categoria_programa=Posgrado&programa_
academico=Bio%C3%A9tica%20-%20H%C3%ADbrida&modalidad=H%C3%ADbrida&periodo=2024-01 



Vol.31 - Año 2025
e-ISSN: 2631-2506

Antropología, salud y ética: apuntes experienciales y epistémicos 
para una bioética intercultural

22
DOSSIER

https://doi.org/10.1111/j.1467-8519.1996.tb00113.x 

Menéndez, E. (2018). Antropología médica en América Latina 1990-2015: Una revisión estrictamente 
provisional. Salud Colectiva 14(3), 461-481.  https://doi.org/10.18294/sc.2018.1838 

Menéndez, E. (2024). De hegemonías, subalternidades y posibles contrahegemonías: El caso de la 
medicina tradicional de los pueblos indígenas de México. Salud Colectiva (20)20. https://doi.
org/10.18294/sc.2024.4843

Menéndez, E. (1985). Aproximación crítica al desarrollo de la antropología médica en América Latina. 
Nueva Antropología, VII(28), 11-28. http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=15972803 

Platón. (1988). Diálogos vol. III. Fedón. Banquete. Fedro. Gredos.

Platón. (1997). La República. Panamericana Editorial.

Ramírez Hita, S., (2009). Políticas de salud basadas en el concepto de interculturalidad: Los centros de 
salud intercultural en el altiplano boliviano. Avá. Revista de Antropología, (14), 1-28. http://www.
redalyc.org/articulo.oa?id=169013838010 

Rivasplata, P. (2024). La labor del Protomedicato en la salud pública en el Virreinato del Perú. Cultura 
De Los Cuidados, 68, 189–200. https://doi.org/10.14198/cuid.26145  

Salaverry, O. (2017). Antropología de la salud: Una mirada actual. Revista Peruana de Medicina 
Experimental y Salud (34)(2), 165-166. https://doi.org/10.17843/rpmesp.2017.342.2988 

UNESCO. (2005). Declaración Universal sobre Bioética y Derechos Humanos. Organización de 
las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura. https://unesdoc.unesco.org/
ark:/48223/pf0000146180 

Vargas Bejarano, J. (2023). Husserl, E. (2020). Introducción a la ética. (M. Chu, M. Crespo & L. R. 
Rabanaque, Eds.). Trotta. Estudios De Filosofía, (67), 173–179. https://doi.org/10.17533/udea.
ef.348533 

Yunta E. (2009). Temas para una Bioética Latinoamericana. Acta Bioethica, 15(1), 87–93. https://doi.
org/10.4067/S1726-569X2009000100011 

Zambrano, M. (2019). Las nociones de poiesis, praxis y techné en la producción artística. Índex, revista 
de arte contemporáneo, (7), 40-46. https://doi.org/10.26807/cav.v0i07.221 


